pYo)ME — 0F

Testua — Aitor Bizkarra
Irudia — Zoe Martikorena

POLITIRA

alirudike, Antonio Gramsci eztabaida poli-

tiko ia guztien atrezzo intelektualaren parte

bilakatu dela, gutxienez 70eko hamarkada-
ren erdi aldetik aurrera. Geroztik, nonahi hitz egiten
da hegemoniaz, iraultza pasiboaz, bloke historikoez...
baina ez beti pentsamendu politiko zintzo eta en-
gaiatuak eskatzen duen doitasunez. Gramsciren
aburuz folklorea klase subalternoen mundu-ikus-
kera da, mundu-ikuskera asistematikoa eta landu
gabea, non sedimentu gisara pilatzen joaten baitira
igarotako garai historikoetako mundu-ikuskeren
elementuak zein testuingurutik atera eta banaliza-
tutako nozio zientifiko garaikideak. Bada, paradoxi-
koki, Gramsciren teoria politikoko elementu solteek
daukaten presentziari erreparatuta, gaur egungo
folklore filosofiko-politikoaren parte direla esan dai-
teke. Hosbawmen iritziko, Gramsciren terminolo-
gia agertu ohi da «zorroztasunik gabe, gerrarteko
garaian termino freudiarrekin gertatu zen bezala»
(Hosbawm, 2011: 321). Dena den, adibideak gehiago
ere jar litezke, ez da jazoera ezohikoa; esaterako,
antzeko zerbait gertatzen da egun John L. Austinek
hizkuntza-ekintza jakin batzuk izendatzeko erabili
zuen beste termino batekin etab.

GANob!, KULTTR






ey — 2¢

Aitor Bizkarra — Gramsci, kultura, politika

Bada, paradoxikoki, Gramsciren teoria
politikoko elementu solteek daukaten
presentziari erreparatuta, gaur egungo
folklore filosofiko-politikoaren parte

direla esan daiteke

1917ko azaro bukaeran Kapitalaren aurkako
iraultza izeneko artikulua idatzi zuen Gramscik,
urriko iraultza boltxebikea hizpide. Egiaz, arti-
kuluarentzat izen egokiagoa zatekeen —nahiz eta
akaso ez deigarriagoa— II. Internazionalaren aurka-
ko iraultza edo Historiaren ulerkera mekanikoaren
aurkako iraultza. 1zan ere, artikulu horretan sala-
tu zuen nola, artean erlazio sozial kapitalistak az-
pigaratuta zeuden arren, borondate kolektiboaren
elementua kontuan izan ez zutelako ez zezaketen
hainbat marxistek Errusian gertatu (eta gertatzen
ari) zena ulertu. Horrek ez du esan nahi Gramscik
borondatearen edo nahimenaren elementua absolu-
tizatzen zuenik . Kontrara, borondate kolektiboa,
politikoa, berak zioen gisan «zentzu modernoan»
ulertzeko premia daukagu, alegia, «beharrizan
historikoaren kontzientzia aktibo gisa» (Gramsci,
2018: 8). Hau da, Marxek Luis Bonaparteren Bruma-
rioaren 18a-n dioen gisan, «gizakiek beren historia
egiten dute, baina ez beren nahierara, beraiek au-
keratutako zirkunstantzietan, baizik eta zuzenean
aurkitzen dituzten zirkunstantzietan» (Marx, 2016:
250). Beranduago esango zuen gisara, akatsaren bi
polo nagusi existitzen dira analisi historiko-politi-
koan, «ekonomismoa» eta «ideologismoa»: «kasu
batean, arrazoi mekanikoak gehiegi balioesten dira;
bestean, elementu boluntarista eta indibiduala go-
raipatzen da» (Gramsci, 2018: 34).

Ez alferrik ziren bere testu kuttunenetakoak
Marxen 59ko hitzaurrea eta Feuerbachi buruzko
tesiak. Alde batetik, defendatzen zuen egoera kon-
kretuen analisi politikoak egiterakoan oinarri gisa
hartu behar zirela 59ko hitzaurretik ateratako his-
toriaren bilakaera orokorrari buruzko funtsezko
bi printzipioak: «1) Gizarte batek ere ez du zere-
ginik hartzen helburu gisa zeinaren konponbide-
rako baldintza beharrezkoak eta nahikoak ez diren
existitzen edo ez dauden, gutxienez, agertze- eta
garapen-bidean. 2) Gizarte bat ere ezin da desager-
tu eta ezin da ordeztu, baldin eta aurrez ez baditu
garatzen bere erlazio sozialetan inplikatuta dauden
bizi forma guztiak» (Gramsci, 2018: 33)!?. Bestalde,
Marxek Feuerbachi kritikatzen zion materialismo
kontenplatibo horixe bera ikusten zuen joera meka-
nizistako hainbat marxistarengan. Gaztetako garai

Horrek ez du esan

nahi Gramscik
borondatearen edo
nahimenaren elementua
absolutizatzen zuenik.
Kontrara, borondate
kolektiboa, politikoa,
berak zioen gisan
«zentzu modernoan»
ulertzeko premia
daukagu, alegia,
«beharrizan historikoaren
kontzientzia aktibo gisa»



boluntarista samarra kenduta, esan daiteke Grams-
ciren pentsamendu osoa «akatsaren bi polo» horien
arteko oreka konplexuan artikulatzen dela.

Gramscik darabilen kontzeptu entzutetsuena he-
gemonia da, ezbairik gabe. XIX. mende bukaeratik
aurrera eztabaida taktiko-estrategikoetan zentra-
la izan zen hegemoniaren auzia Errusian: lehenik
errusiar sozialdemokraziaren aurrekari izan ziren
antolakundeetan (ikus, Plekhanoven Lanaren As-
kapenerako Taldea); eta, ondoren, errusiar sozial-
demokrazian bertan. Finean, nagusien aurkako bo-
rroka ekonomikotik harago, tsarismoaren aurkako
borroka politikoan, proletariotzak gainontzeko kla-
se subalternoekiko jokatu beharreko gidaritza-pa-
peraren auzia zen hegemoniarena. Leninen Zer egin?
(1902) liburua ere, tematika horrek gurutzatzen du,
esaterako. Hegemonia kontzeptuaren nazioarteko-
tzea, ordea, geroago etorri zen Kominternaren esku-
tik, zeinaren mundu-mailako IV. Kongresuan (1922)
Gramscik parte hartu baitzuen’®.

Edozein kasutan, Gramscik kontzeptua berri-
tu egin zuen, nagusiki bi aspektutan. Lehenik eta
behin, auzi taktiko-estrategikoa pentsatzeko oina-
rrizko kontzeptu gisa mantendu bazuen ere, ekial-

Mendebalde aurreratuan,
ordea, egoera 0so zen
bestelakoa, eta 1921etik
aurrera estrategia

berriz pentsatu beharra
nabarmendu zen,

hain justu iraultza
boltxebikea inspirazio-
iturri izanagatik ere, ez
zelako egokia, esaterako
Alemanian, botere-
hartzearen eredu gisa



Aitor Bizkarra — Gramsci, kultura, politika

deko (Errusiako) formazio sozial konkretuaren tes-
tuingurutik kanpo atera zuen. Bigarrenik, erabilera
taktiko-estrategikoaz harago, mendebaldeko demo-
krazia aurreratuetako botere modalitate partikula-
rra aztertzeko erreminta analitiko gisa erabili zuen.
«Ekialdean Estatua zen dena, gizarte zibila pri-
mitiboa eta gelatinkara zen» (Gramsci, 2018: 53);
esan nahi baita, Errusiako baldintza sozioekono-
miko eta kultural orokorrek ez zeukaten, zentzu
kapitalistan, inongo garapen eta sendotasunik, eta
gainera tsarismoaren sustraitze zibila oso kolokan
zegoen, besteak beste, I. Mundu Gerra medio. Eta
hain zuzen horretxegatik gertatu zen arrakastatsu
mugimendu-gerra, botere-hartze insurrekzionala.
Mendebalde aurreratuan, ordea, egoera 0so
zen bestelakoa, eta 1921etik aurrera estrategia be-
rriz pentsatu beharra nabarmendu zen, hain justu
iraultza boltxebikea inspirazio-iturri izanagatik ere,
ez zelako egokia, esaterako Alemanian, botere-har-
tzearen eredu gisa. «kMendebaldean, Estatuaren eta

gizarte zibilaren artean harreman zuzena zegoen,
eta Estatuaren dardararen azpian gizarte zibilaren
egitura sendo bat nabarmentzen zen. Estatua lubaki
aurreratu bat besterik ez zen, atzean gotorleku eta
kasamata kate sendo bat zuena» (Gramsci, 2018:
53). Alegia, mendebaldean burgesiaren botere po-
litikoa ez zetzan soilik aparatu koertzitiboaren eta
estatu-administrazioaren funtzionamenduan, gi-
zarte zibilean erroturiko kontsentsuzko elementu
kultural oso indartsu bat ere bazegoen.

Horrek ez du esan nahi Tsarren autokrazia feu-
dala indarrean soilik oinarritzen zenik eta demo-
krazia burgesa, aldiz, burgesiaren menderakuntza
kulturalean. Gramsciren interpretazio erreformis-
ten ohiko klixeetako batek dio, haren arabera, men-
derakuntza kapitalista funtsean kulturala dela. Ho-
rrela, balizko estrategia sozialista gaurkotuaren
egitekoa mugatzen da kontzientziak astintzera
eta hauteskundeetan gehiengo aritmetikoak esku-
ratzera. Egiaz, ulerkera horien bidez Gramsciren



3

Gramscik, beraz, hegemonia kontzeptua
baliatu zuen, batetik, burgesia modernoaren
botere modalitateak zeukan konplexutasuna
aztertzeko; eta, bestetik, indar-korrelazio
multidimentsional horri aurre egin ziezaiokeen
estrategia komunista diseinatzeko

pentsamendua despolitizatu besterik ez da egiten,
esplotazio ekonomikoaren eta Estatuaren izaera
burgesaren auziei entzungor egiten baitie: Gramsci
«sindikalista kultural» bilakatzen dute (Ruiz San-
juan, 2015: 9).

Egiaz, mendebaldeko estatu kapitalista aurre-
ratuen koertzio gaitasuna erregimen tsaristarena
baino aurreratuagoa zen, garapen teknologiko-in-
dustrialak bortxa-gaitasunean daukan eragin zuze-
na medio. Horrez gain, baina, burgesiak bere kos-
mobisioa masengan ezartzeko lubaki-sare politiko
eta zibil ikaragarria zeukan (komunikabideak, hez-
kuntza-sistema, intelektualak, hauteskundeek era-
giten duten herri-botere ilusioa...). Tsarrek Errusian
zeukaten dominazio ereduarekin alderatuz, mende-
baldeko Europan burgesia modernoak zeukan do-
minazio ereduak nagusitasun kualitatibo handia
zeukan: politikoki eta ekonomikoki dominantea ez
ezik, zibilki hegemonikoa zen.

Gramscik, beraz, hegemonia kontzeptua baliatu
zuen, batetik, burgesia modernoaren botere mo-
dalitateak zeukan konplexutasuna aztertzeko; eta,
bestetik, indar-korrelazio multidimentsional horri
aurre egin ziezaiokeen estrategia komunista disei-
natzeko. Analisirako eta diseinurako tresna gisa.

Hegemonia kontzeptuak ahalbidetzen du fase
historikoari egokitutako politika iraultzailea pen-
tsatzea, klase-borroka kulturalaren elementua kon-
tuan izanda. Beraz, Gramsciren hipotesia da pro-
letariotza iraultzaileak hegemoniaren dimentsioa
kontuan izan behar duela politikoki dominantea

Proletariotzaren
diktadura eta
proletariotzaren
hegemonia, beraz,

ez dira nozio
antitetikoak, elkarrekin
bateragarriak baizik

izatera iritsi nahi baldin badu. Horrek, analogia mi-
litar bat eginez, inplikatzen du zentzu kapitalistan
atzeratuak diren herrialdeetan eta kolonietan arra-
kastatsu gertatu den mugimendu-gerra, estatu mo-
dernoetan historikoki agortu eta anakroniko bila-
katu dela. Azken horietan, posizio-gerraren eredu
estrategikoak ilustratzen du hobeki proletariotza-
ren eginbeharra, eta politikoki honakoa esan nahi
du: proletariotzaren diktadurarako sine qua non
baldintza dela proletariotzaren hegemonia. Pro-
letariotzaren diktadura eta proletariotzaren hege-
monia, beraz, ez dira nozio antitetikoak, elkarrekin
bateragarriak baizik.

Bestalde, XX. mendean politika iraultzailea
pentsatzeko bainoago, erreakzio forma burgesak
teorizatzeko, Gramscik berreskuratu eta berrakti-
batu zuen beste kontzeptu-gakoetako bat iraultza
pasiboa da. Iraultza pasiboa errestaurazio aktibo
bat da. Iraultza pasiboaren kontzeptua XIX. men-
dean Italian jazo zen bateratze-prozesu politiko eta
sozialaren analisian, hots, Risorgimentoaren anali-
sian, erabili zuen Gramscik lehenbizi. Italiaren ba-
teratze-prozesuan, bateratze-bide monarkikoaren
aldekoek bide errepublikarraren aldekoei gain nola
hartu zieten azaltzeko erabiltzen du, alegia, proiek-
tu historikoki progresista eta herrikoi bat nola gau-
zatu zen piamonteko monarkiaren botere-hartzea-
ren forman. Eta gero izaera teoriko orokorragoa
ematen dio.

Laburbilduz, iraultza frantsesetik aurrera, iraul-
tza burgesek etengabeko tentsio bat kudeatu behar
izan dute: ekoizpen-indarrak eta forma politiko-ju-
ridikoak eraldatu beharraren eta eraldaketa horren
ondorioz sortzen den gatazka-prozesu modernoa
kontrolatzeko beharraren artekoa. Iraultza pasi-
boaren bidez, alde batetik, burgesia klase iraultzaile
gisa agertzen da, hau da, aldaketak bultzatuz «eki-
men politikoa bere eskuetan duen klase gisa» eta,
bestetik, errestauratzaile gisa «neurrigabe handituz
masa subalternoen gaineko kontrol-organismoak,
horiek beren posizio politiko independentea gara ez
dezaten» (Frosini, 2017:51).

35 — arteka



pYo)IE — 9¢

Aitor Bizkarra — Gramsci, kultura, politika

Datorrena posizio-guda politiko-kulturala

da. Epe luzerako higadura-guda politiko-
kulturala, zeinaren bidez soilik lor baitaiteke
«ideologia tradizionalean oinarritutako batasuna
suntsitzea, haren hausturarik gabe indar berriak
ezingo bailuke bere nortasunaz jabetu»

Gramsciren gaurkotasuna, nik uste, nabaria da
egun. Etika eta ulermen-marko kapitalista masa
proletarioengan ezartzeko inoiz baino baliabide
handiagoekin, burgesiak iraultza pasibo betean
dihardu: orain arte emantzat jotzen genituen zen-
bait eta zenbait kontsumo eta harreman mota, mu-
gikortasun-eredu, ekoizpen-prozesu eta gainegitu-
ra juridiko irauliz datorren ziklorako prestakuntza
gisara. Emantzat jotzen genuen dena aldatzen da,
finean, dominazio burgesa izan ezik. Horixe da,
iraultza pasiboa, errestaurazio aktiboa.

Egungo gizarte kapitalista aurreratuetan, meta-
keta-ziklo posfordista agortze-bidean, proletario-
tza sistematikoki asimilatua da gizarte politikoan
elementu pasibo gisa (hauteskundeak), baina, era

berean, sistematikoki kanporatua da elementu ak-
tibo gisa (askatasun politikoen suntsipena). Prole-
tariotzak debekatuta baldin badauka politika egitea,
termino organikoetan alderdi bakarreko erregime-
netan bizi gara nahiz eta, formalki, askotariko al-
derdi politikoak existitu. Proletariotzaren alderdi
organikoa artikulatuta ez dagoen heinean ez da-
go politikarik, soilik espontaneitatearen markoan
kokatutako gatazka giroa, batetik; eta burgesiaren
alderdiaren barneko frakzioen arteko gatazka bu-
rokratiko-administratiboak, bestetik. Horregatik,
hain zuzen, proletariotza da politikaren beharrizana
aldarrikatzen duena, historia desfatalizatuz, baina
politika handiaren beharrizana zentzu gogorrean:
«Politika handiak estatu berrien funtzioarekin, egi-



tura organiko ekonomiko-sozial jakin batzuen sun-
tsipenaren, defentsaren, kontserbazioaren aldeko
borrokarekin lotutako gaiak biltzen ditu. Politika
txikiak dagoeneko ezarrita dagoen egitura baten
barruan, klase politiko bereko frakzioen arteko
nagusitasunezko borroken ondorioz, planteatzen
diren gai partzial eta egunerokoak hartzen ditu
barne» (Gramsci, 2018: 107). Ideal burgesa, ordea,
politika handiaren ezabapena da (hori lortzea da,
hein batean, burgesiaren politika handia).

Gramscirekin batera, gure ustez, prozesu ho-
ri soilik Printze Modernoak jar dezake auzitan.
Printze Modernoa Alderdia da, Alderdi Komu-
nista. Horrek, kulturalki esan nahi du proletalgo
iraultzailearen borondate kolektiboaren eta mun-
du-ikuskeraren adierazpen aktibo eta eragile dela
aldi berean, kausa eta efektu: «Printze modernoak,
garatzean, harreman intelektual eta moralen siste-
ma osoa nahasten du, bere garapenak esan nahi
baitu ekintza bakoitza baliagarritzat edo kaltega-
rritzat, bertutetsutzat edo gaiztotzat jotzen dela
soilik Printze modernoa bera erreferentzia puntu
gisa duen heinean» (Gramsci, 2018:9).

Datorrena posizio-guda politiko-kulturala da.
Epe luzerako higadura-guda politiko-kulturala,
zeinaren bidez soilik lor baitaiteke «ideologia tradi-
zionalean oinarritutako batasuna suntsitzea, haren
hausturarik gabe indar berriak ezingo bailuke bere
nortasunaz jabetu» (Gramsci, 2018: 11). /

OHARRAK

1. Laclau eta Mouffe, Hegemonia y estrategia socialista
liburuan, argudiatzen saiatzen dira Gramscik trantsizio papera
jokatzen duela marxismo klasikoaren ustezko paradigma
politiko esentzialistaren eta «klase sozial» nozioaren
dekonstrukzioaren artean. Horien ustez, hegemoniaren
kontzeptua marxismoaren gabezia mekanizistei ad hoc
jarritako adabakia da. Kritikatzen duten lastozko panpinari,
baina, oinarri sozioekonomikorik gabeko politikaren autonomia
absolutua kontrajartzen diote, muturreko boluntarismo

modu bat, finean, Gramscirengandik ezin urrutiago.

2. Marxen jatorrizko formulazioa honakoa da: «<Formazio
sozial bat bera ere ez da desagertzen bere baitan kabitzen
diren ekoizpen-indar guztiak garatu baino lehen, eta inoiz
ez da ekoizpen-harreman berri eta jasoagorik agertzen,
haien existentziarako baldintza materialak antzinako
gizartean ondu baino lehen» (Marx, 2016: 373).

3. 1922-1923 artean urtebete egin zuen Gramscik
Moskun, eta, besteak beste, errusiera ikasi zuen. Perry
Andersonen arabera (2017: 54), Gramscik orduantxe
bereganatu zuen hegemonia kontzeptua.

BIBLIOGRAFIA

Anderson, P. (2018). Las antinomias de
Antonio Gramsci. Madril: Akal.

Frosini, F. (2017). «;Qué es la “crisis de hegemonia”?
Apuntes sobre historia, revolucion y visibilidad en
Gramsci». Las Torres de Lucca, (11): 45-71.

Gramsci, A. (2013). Antologia. Madril: Akal.

Gramsci, A. (2018). Notas sobre Maquiavelo, sobre la

politica y el estado moderno. Granada: Editorial Comares.

Hosbawm, E. (2011). Como cambiar
el mundo. Barcelona: Critica

Marx, K. (2016). <El dieciocho Brumario de Luis
Bonaparte». In Obras escogidas VOL. 1, K. Marx
eta FEngels, 246-351. Madril: Akal.

Marx, K. (2016). «Prélogo a la Contribucién a la Critica
de la Economia Politica». In Obras escogidas VOL.
1, K. Marx eta F.Engels, 371-376. Madril: Akal.

Marx, K. (2014) «Tesis sobre Feuerbach». In La ideologia
alemana, K. Marx eta F.Engels, 499-502. Madril: Akal.

Ruiz Sanjudn, C. (2015). «Estado, sociedad civil y
hegemonia en el pensamiento politico de Gramsci».
Revista de Filosofia y Teoria Politica, (47), €002.

37 — arteka



